JALHu: Jurnal Al Mujaddid Humaniora

" L Volume 11, Issue 01, April 2025
LL"U’?,@/ 74/— M“}MZ{[([[ p-1SSN: 2476-8855

JatguHiumaniora e-ISSN: 2808-2850

DOI: https://doi.org/10.58553 /jalhu.

Analisis Kebijakan Pendidikan Islam dalam Konteks Keluarga

Budianto?, Ade Sofa?
L2 Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
2 Institut Administrasi dan Kesehatan Setih Setio Muara Bungo
budisaryani@gmail.com

Corresponding Author: Author!

Abstrak indonesia

Pendidikan Islam dalam keluarga memegang peranan fundamental sebagai madrasah
pertama dalam membentuk karakter, spiritualitas, dan identitas keislaman anak. Kajian
ini bertujuan untuk menganalisis kebijakan pendidikan Islam di Indonesia dengan fokus
pada peran keluarga sebagai pusat pendidikan agama. Penelitian menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi kasus dan analisis kebijakan. Data diperoleh melalui
studi dokumen, wawancara mendalam, dan observasi terbatas. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa meskipun peran keluarga telah diakui dalam kebijakan nasional,
implementasinya masih menghadapi tantangan berupa kurangnya dukungan struktural,
kesenjangan literasi agama, dan lemahnya sinergi antar pemangku kepentingan. Studi ini
menekankan pentingnya penyusunan kebijakan yang holistik dan kontekstual, termasuk
pelatihan parenting Islami, kolaborasi antara sekolah dan keluarga, serta penguatan
komunitas berbasis nilai-nilai Islam. Kesimpulannya, penguatan pendidikan Islam di
keluarga membutuhkan kebijakan yang responsif terhadap dinamika sosial, budaya, dan
teknologi guna mencetak generasi Muslim yang beriman, berakhlak, dan adaptif terhadap
perubahan zaman.

Kata Kunci: kebijakan pendidikan Islam, peran keluarga, pendidikan agama, nilai Islami.

Abstract English

I[slamic education in the family plays a fundamental role as the first madrasa in shaping
children's character, spirituality, and Islamic identity. This study aims to analyze Islamic
education policy in Indonesia with a focus on the family's role as the center of religious
education. The research employs a qualitative method using case studies and policy
analysis. Data were collected through document studies, in-depth interviews, and limited
observations. The findings reveal that although the family's role is acknowledged in
national policies, its implementation faces challenges such as lack of structural support,
gaps in religious literacy, and weak stakeholder synergy. This study highlights the need
for holistic and contextual policies, including Islamic parenting programs, collaboration
between schools and families, and the strengthening of community-based Islamic values.
In conclusion, strengthening Islamic education within families requires policies
responsive to social, cultural, and technological dynamics to nurture a Muslim generation
that is faithful, well-mannered, and adaptive to change.

Keywords: Islamic education policy, family role, religious education, Islamic values.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam memegang peran yang sangat penting dalam membentuk
karakter dan identitas umat Muslim(Ginanjar, 2017). Fungsi utamanya bukan hanya
sebatas transmisi pengetahuan agama, melainkan juga sebagai medium internalisasi

Page 101


https://doi.org/10.58553/jalhu
mailto:budisaryani@gmail.com

nilai-nilai moral dan spiritual yang menjadi landasan dalam kehidupan individu dan
masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak hanya dilaksanakan melalui jalur
formal seperti sekolah, madrasah, atau pesantren, tetapi juga sangat bergantung pada
proses pendidikan yang berlangsung di lingkungan keluarga. Keluarga sering disebut
sebagai madrasah pertama dan utama, tempat di mana anak-anak mendapatkan
pembelajaran dasar tentang tauhid, akhlak, ibadah, serta nilai-nilai kemasyarakatan yang
[slami. Proses pendidikan di keluarga berlangsung secara terus-menerus, bersifat
informal namun sangat mendalam, menjadikannya elemen krusial dalam pembentukan
jati diri keislaman sejak usia dini.

Kebijakan pendidikan Islam yang menyentuh aspek keluarga memiliki peran
strategis dalam memperkuat efektivitas pendidikan agama secara menyeluruh.
Intervensi kebijakan yang dirancang secara tepat mampu menciptakan sinergi antara
pendidikan formal dan pendidikan berbasis keluarga, sehingga hasil pendidikan dapat
lebih optimal. Namun demikian, masih terdapat keterbatasan dalam perumusan maupun
pelaksanaan kebijakan yang secara eksplisit mendukung dan memperkuat peran
keluarga dalam pendidikan Islam. Seringkali, kebijakan pendidikan lebih berfokus pada
institusi formal, sementara aspek pendidikan berbasis keluarga belum mendapatkan
perhatian proporsional dalam kerangka regulasi nasional(Rohani et al.,2021). Akibatnya,
terdapat kesenjangan antara peran ideal keluarga sebagai pusat pendidikan agama dan
realitas dukungan kebijakan yang tersedia.

Di Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia,
keberadaan keluarga sebagai aktor utama dalam pendidikan Islam seharusnya
mendapatkan penguatan melalui berbagai kebijakan yang bersifat afirmatif(Kurdi,
2023). Nilai-nilai Islam telah mengakar kuat dalam budaya dan tradisi masyarakat, dan
ini memberikan fondasi yang kokoh bagi pelaksanaan pendidikan Islam di tingkat
keluarga. Meskipun secara sosial dan budaya peran tersebut telah diakui, masih
diperlukan analisis mendalam mengenai bagaimana kebijakan negara mengakomodasi
atau bahkan mengarahkan proses pendidikan Islam dalam keluarga. Ketimpangan antara
kebijakan dan praktik di lapangan seringkali muncul karena kurangnya koordinasi
antarsektor, lemahnya sosialisasi kebijakan, serta minimnya partisipasi masyarakat
dalam proses perumusan regulasi pendidikan berbasis nilai-nilai Islam(Ruslan et al.,
2023; Sapina et al., 2022).

Kajian ini berupaya untuk menggali dan menganalisis kebijakan pendidikan Islam
yang relevan dengan konteks keluarga di Indonesia. Melalui pendekatan studi kasus dan
telaah kebijakan, diharapkan dapat diidentifikasi faktor-faktor yang menghambat
maupun mendukung penguatan peran keluarga dalam pendidikan Islam(N. L. Nasution
et al, 2024). Analisis ini penting, mengingat tantangan kontemporer seperti arus
globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan struktur sosial yang dapat
memengaruhi cara keluarga Muslim menjalankan fungsinya sebagai agen pendidikan
agama. Pada akhirnya, penelitian ini juga bertujuan untuk merumuskan rekomendasi
strategis yang dapat dijadikan dasar bagi perumusan kebijakan yang lebih inklusif,
kontekstual, dan berkelanjutan dalam mendukung pendidikan Islam di ranah keluarga.

Page 102



LANDASAN TEORI
Hakikat dan Ruang Lingkup Kebijakan Pendidikan

Kebijakan pendidikan merupakan serangkaian keputusan dan tindakan
yang diambil oleh aktor-aktor otoritatif untuk mencapai tujuan tertentu dalam sistem
pendidikan. Dalam kerangka ini, kebijakan tidak hanya berupa produk hukum atau
dokumen resmi seperti undang-undang, peraturan pemerintah, dan keputusan menteri,
tetapi juga mencakup norma-norma tak tertulis, nilai-nilai bersama, serta kesepakatan
kolektif yang tumbuh dalam praktik sosial dan institusional(H. A. R. Nasution, 2021).
Kebijakan pendidikan dapat berwujud formal maupun informal. Kebijakan formal
memiliki bentuk konkret, bersifat legal, serta mengikat secara hukum. Contohnya antara
lain adalah Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional,
berbagai peraturan turunan seperti Peraturan Pemerintah tentang standar pendidikan,
dan peraturan internal lembaga pendidikan(Hartanto & Halim, 2024). Sementara itu,
kebijakan informal justru lebih lentur, terbentuk dari budaya, tradisi, dan nilai-nilai yang
dianut oleh komunitas atau institusi pendidikan tertentu. Meski tidak memiliki kekuatan
hukum, kebijakan informal sering kali lebih berpengaruh dalam membentuk perilaku dan
pola pendidikan karena mencerminkan nilai-nilai yang hidup dan diyakini dalam
masyarakat.

Dalam konteks pendidikan Islam, kebijakan pendidikan memiliki cakupan dan
karakteristik yang lebih kompleks karena tidak sekadar bertujuan membentuk individu
cakap secara intelektual, melainkan juga menekankan pembentukan akhlak, spiritualitas,
serta kesadaran pengabdian kepada Tuhan. Pendidikan Islam bersandar pada landasan
filosofis yang bersumber dari wahyu, yaitu Al-Qur'an dan Sunnabh, serta dilengkapi oleh
ijma’ dan qiyas. Ciri khas kebijakan pendidikan Islam meliputi integrasi antara ilmu
agama dan ilmu umum, tanpa adanya dikotomi keduanya. Semua ilmu dilihat sebagai
manifestasi dari ayat-ayat Allah di alam semesta. Kebijakan pendidikan Islam juga
bersifat holistik dan komprehensif, mencakup aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik,
serta menyentuh dimensi individu, sosial, dan spiritual(Halim & Mubarak, 2020). Tujuan
akhir dari kebijakan pendidikan Islam adalah falah, yaitu kesuksesan dunia dan akhirat,
bukan sekadar Kketercapaian indikator-indikator duniawi semata. Perbedaan
fundamental antara kebijakan pendidikan Islam dan kebijakan sekuler terletak pada
orientasi ontologis dan teleologisnya; jika kebijakan sekuler lebih menekankan pada
rasionalitas dan utilitarianisme duniawi, maka pendidikan Islam meletakkan nilai
transendental sebagai titik pijak dan titik tujuan.

Salah satu komponen paling fundamental dalam kerangka kebijakan pendidikan
Islam adalah peran keluarga. Keluarga dalam Islam bukan hanya tempat pertama anak
mengenal dunia, tetapi juga institusi pendidikan utama dan paling awal dalam
membentuk kepribadian dan identitas keislaman anak. Orang tua berfungsi sebagai
pendidik utama yang tidak hanya mengajarkan ilmu pengetahuan dasar, tetapi yang lebih
penting lagi menanamkan nilai-nilai tauhid, ibadah, dan akhlak. Rumah menjadi
laboratorium pertama dan terpenting dalam pembentukan karakter anak(Halim &
Fatoni, 2024). Anak-anak belajar melalui interaksi langsung, meniru perilaku orang tua,
dan menyerap nilai-nilai melalui pengalaman hidup sehari-hari. Pendidikan dalam

Page 103



keluarga berlangsung secara informal dan terus-menerus, tanpa dibatasi oleh kurikulum
atau kalender akademik. Dalam suasana emosional yang hangat dan penuh kasih sayang,
pendidikan ini memiliki kekuatan formasi karakter yang sangat dalam dan tahan lama.
Hadis Nabi yang menyatakan bahwa setiap anak lahir dalam keadaan fitrah, dan bahwa
orang tua yang menjadikan mereka Yahudi, Nasrani, atau Majusi, menggarisbawahi
pentingnya peran keluarga sebagai penentu arah spiritual dan moral anak sejak awal
kehidupan mereka.

Fungsi pendidikan keluarga dalam Islam juga mencakup penanaman akidah yang
kokoh, pembentukan akhlak mulia, serta pengawasan moral di tengah derasnya arus
informasi dan pengaruh budaya luar. Keluarga berperan sebagai benteng pertahanan
nilai, tempat anak-anak mendapatkan pemahaman tentang benar dan salah, serta tempat
mereka belajar menginternalisasi nilai-nilai Islam secara alami(Halim et al, 2019).
Pendidikan karakter yang dimulai dari rumah, seperti kejujuran, kesopanan, tanggung
jawab, dan kasih sayang, memiliki daya formasi yang lebih kuat daripada sekadar
instruksi formal. Setiap momen dalam kehidupan keluarga dapat dijadikan sarana
pendidikan; makan bersama, bepergian, menyelesaikan konflik, bahkan bermain,
semuanya bisa digunakan untuk menanamkan nilai dan pelajaran hidup yang Islami.
Orang tua tidak hanya memberikan informasi, tetapi juga menjadi uswah hasanah—
teladan hidup yang dilihat, ditiru, dan dihayati oleh anak.

Dalam konteks Indonesia, kebijakan pendidikan Islam di tingkat keluarga tidak
selalu dituangkan dalam bentuk formal atau eksplisit, namun tetap hadir dalam berbagai
regulasi tidak langsung, norma sosial, serta kerangka hukum yang mendukung peran
keluarga dalam pendidikan anak. Kebijakan normatif-religius berakar pada ajaran Islam
yang diterima dan dipraktikkan oleh sebagian besar masyarakat Muslim
Indonesia(Halim, 2021). Al-Qur’an dan Hadis menyediakan panduan normatif yang kuat
mengenai tanggung jawab orang tua dalam menjaga dan mendidik anak-anak mereka
dari api neraka, menanamkan tauhid, serta mendidik mereka dengan ilmu yang
bermanfaat. Selain itu, nilai-nilai religius ini juga dikokohkan oleh budaya lokal yang
menghormati peran orang tua sebagai guru pertama dalam kehidupan anak.

Tantangan modernitas, globalisasi, dan digitalisasi mengharuskan kebijakan
pendidikan Islam, termasuk dalam lingkup keluarga, untuk beradaptasi tanpa kehilangan
ruh dan orientasi utamanya. Oleh karena itu, penguatan peran keluarga dalam kebijakan
pendidikan Islam sangat penting. Negara dan lembaga pendidikan formal seharusnya
tidak mengambil alih peran ini, melainkan memperkuatnya melalui kebijakan
pendukung, seperti pelatihan parenting Islami, penguatan kurikulum berbasis nilai
keluarga, dan sinergi antara sekolah dan rumah(Halim, 2020). Pendidikan Islam akan
mencapai tujuannya secara efektif hanya jika seluruh komponen, termasuk keluarga
sebagai unit terkecil, terlibat aktif dan sejalan dalam proses pembentukan generasi yang
saleh, berilmu, dan berakhlak mulia. Mengabaikan posisi keluarga dalam sistem
pendidikan Islam sama dengan melemahkan fondasi utama dari pendidikan itu sendiri.
Kebijakan yang berpihak pada keluarga sebagai basis pendidikan adalah langkah
strategis dan teologis dalam mewujudkan masyarakat Islami yang kuat secara spiritual,
intelektual, dan sosial.

Page 104



METODOLOGI

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah metode kualitatif
dengan pendekatan studi kasus dan analisis kebijakan(Sarosa, 2021). Penelitian
kualitatif dipilih karena bertujuan untuk menggali secara mendalam bagaimana
kebijakan pendidikan Islam mengakomodasi peran keluarga sebagai aktor utama dalam
pendidikan agama. Fokus penelitian tidak hanya pada perumusan kebijakan formal,
tetapi juga pada pemahaman konteks sosial, budaya, dan nilai-nilai yang hidup dalam
masyarakat Muslim Indonesia yang memengaruhi praktik pendidikan Islam di
lingkungan keluarga.

Pendekatan studi kasus digunakan untuk mengamati secara mendalam satu atau
beberapa contoh praktik pendidikan Islam dalam keluarga yang relevan dengan konteks
kebijakan. Studi kasus memungkinkan peneliti memahami kompleksitas hubungan
antara regulasi yang berlaku dan implementasinya di tingkat mikro, yakni dalam
kehidupan keluarga Muslim sehari-hari. Sementara itu, analisis kebijakan digunakan
untuk menelaah secara kritis regulasi pendidikan nasional dan keagamaan, baik yang
bersifat eksplisit maupun implisit, yang memiliki dampak terhadap fungsi dan peran
keluarga dalam pendidikan Islam.

Teknik pengumpulan data yang digunakan meliputi studi dokumen, wawancara
mendalam, dan observasi terbatas. Studi dokumen dilakukan dengan menganalisis
berbagai kebijakan formal seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional,
peraturan pemerintah, peraturan kementerian, serta sumber-sumber normatif dalam
I[slam seperti Al-Qur’an dan Hadis. Wawancara mendalam dilakukan terhadap orang tua,
tokoh agama, guru, dan pejabat terkait untuk memperoleh perspektif langsung mengenai
pelaksanaan kebijakan. Sementara itu, observasi dapat digunakan secara terbatas untuk
melihat langsung praktik pendidikan Islam dalam keluarga sebagai pelengkap
data(Amane et al., 2023).

Data yang terkumpul akan dianalisis menggunakan teknik analisis tematik dan
content analysis. Analisis tematik digunakan untuk mengidentifikasi pola-pola dan tema
utama dalam praktik pendidikan Islam keluarga serta persepsi masyarakat terhadap
kebijakan yang ada. Sedangkan content analysis diterapkan untuk menelaah isi kebijakan
secara sistematis guna mengevaluasi sejauh mana kebijakan tersebut mendukung atau
justru mengabaikan peran keluarga dalam pendidikan Islam. Pendekatan ini juga
memungkinkan peneliti menemukan kesenjangan antara kebijakan formal dan praktik
informal di masyarakat.

Melalui metode ini, penelitian bertujuan memberikan pemahaman komprehensif
mengenai dinamika kebijakan pendidikan Islam yang terkait dengan keluarga. Hasil
penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi teoritis dan praktis, khususnya
dalam merumuskan rekomendasi kebijakan yang lebih kontekstual, inklusif, dan
berorientasi pada penguatan fungsi keluarga sebagai pusat pendidikan agama. Dengan
demikian, kajian ini tidak hanya relevan secara akademik tetapi juga penting dalam upaya
membangun kebijakan pendidikan Islam yang berakar kuat pada nilai-nilai keluarga dan
kearifan lokal masyarakat Muslim Indonesia.

Page 105



PEMBAHASAN

Implementasi kebijakan pendidikan Islam di tingkat keluarga di Indonesia
merupakan sebuah fenomena yang sangat dinamis, mencerminkan keberagaman kondisi
sosial, ekonomi, dan religius masyarakat(Munadlir, 2016). Kebijakan ini tidak selalu
hadir dalam bentuk tertulis, tetapi terwujud melalui norma-norma dan praktik
keagamaan yang diwariskan antargenerasi atau diadopsi dari lingkungan sosial dan
lembaga keagamaan. Dalam konteks ini, peran orang tua sebagai pendidik utama menjadi
krusial, karena mereka menjadi teladan bagi anak-anak dalam menjalankan nilai-nilai
Islam(Halim, 2022). Melalui keteladanan, pembiasaan ibadah, pemberian nasihat
keagamaan, dan penyediaan sarana edukatif, orang tua membentuk fondasi pendidikan
Islam di rumabh. Selain itu, rutinitas seperti shalat berjamaah, mengaji bersama, membaca
buku-buku Islami, hingga kajian keluarga, merupakan bentuk nyata dari internalisasi
nilai agama dalam kehidupan sehari-hari.

Keluarga juga banyak mengandalkan lembaga pendidikan non-formal seperti
TPQ, pesantren kilat, dan majelis taklim untuk melengkapi pendidikan Islam anak-anak.
Dukungan dari lembaga-lembaga ini tidak hanya membantu secara teknis, tetapi juga
memperkuat ekosistem pendidikan berbasis komunitas. Pemanfaatan teknologi digital
turut memainkan peran strategis dalam menunjang pendidikan Islam di era modern.
Orang tua yang melek digital memanfaatkan aplikasi Islami, video edukasi, hingga grup
kajian daring untuk menanamkan nilai-nilai Islam kepada anak secara kontekstual dan
menarik(Firdaus et al., 2023).

Di sisi lain, pelaksanaan kebijakan ini menghadapi sejumlah tantangan yang tidak
ringan. Pergeseran peran orang tua akibat kesibukan kerja, keterbatasan pengetahuan
agama, hingga kecenderungan konsumerisme pendidikan menyebabkan berkurangnya
kualitas interaksi religius dalam keluarga. Anak-anak menjadi lebih banyak bergantung
padalembaga luar ketimbang arahan langsung dari orang tua. Lingkungan eksternal yang
sarat konten negatif dan nilai budaya global yang bertentangan dengan Islam
memperbesar risiko disorientasi nilai di kalangan anak. Ketimpangan literasi digital
antar generasi dalam keluarga juga menghambat efektivitas pendampingan moral
terhadap anak-anak(Feisal et al., 2023).

Kehadiran variasi praktik dan pemahaman keagamaan dalam masyarakat
Indonesia menambah kompleksitas. Perbedaan mazhab atau pendekatan ajaran Islam
dapat membingungkan anak-anak bila tidak ada komunikasi terbuka dalam keluarga.
Bahkan, paparan terhadap narasi keagamaan ekstrem melalui media sosial menjadi
ancaman serius, terutama bagi keluarga yang tidak memiliki ketahanan literasi agama
yang kuat. Tantangan lain datang dari keterbatasan akses sumber daya, seperti
kurangnya guru agama berkualitas di daerah terpencil, minimnya materi edukatif yang
menarik dan terjangkau, hingga infrastruktur digital yang belum merata.

Situasi ini diperparah oleh lemahnya koordinasi antar pemangku kepentingan,
seperti pemerintah, ormas Islam, lembaga pendidikan, dan komunitas lokal, yang sering
berjalan dengan program masing-masing tanpa sinergi yang jelas. Upaya penguatan
pendidikan Islam di tingkat keluarga menjadi kurang berdampak jika tidak ada integrasi
dan kolaborasi lintas sektor yang efektif.

Page 106



Implikasi dari temuan ini menunjukkan bahwa kebijakan pendidikan Islam di
keluarga harus berakar pada penguatan literasi agama orang tua sebagai pendidik utama.
Kebijakan yang hanya menekankan aspek materi tidak akan efektif jika pelaksananya,
yaitu keluarga, tidak memiliki kapasitas yang memadai. Harmonisasi kurikulum antara
jalur formal, non-formal, dan informal juga sangat diperlukan agar nilai-nilai Islam
tersampaikan secara konsisten. Perhatian khusus perlu diberikan pada penguatan
program berbasis komunitas dan pemanfaatan teknologi digital secara strategis. Tanpa
dukungan kebijakan yang responsif terhadap realitas keluarga dan perkembangan
zaman, upaya menjaga keberlanjutan pendidikan Islam di Indonesia akan menghadapi
tantangan yang semakin berat.

KESIMPULAN

Pendidikan Islam dalam keluarga memiliki peran strategis sebagai fondasi awal
dalam membentuk karakter dan spiritualitas generasi Muslim yang beriman, berakhlak
mulia, serta mampu bersaing di tengah tantangan zaman. Meskipun kerangka kebijakan
di Indonesia telah mengakui dan mendukung peran penting keluarga dalam pendidikan
agama, kenyataan di lapangan menunjukkan masih adanya kesenjangan antara kebijakan
dan implementasi. Hal ini disebabkan oleh berbagai faktor, seperti dampak modernisasi,
keterbatasan pengetahuan dan waktu dari orang tua, serta pengaruh lingkungan sosial
yang semakin kompleks. Penelitian ini menegaskan bahwa penguatan pendidikan Islam
di lingkungan keluarga tidak dapat dilakukan secara parsial, melainkan membutuhkan
pendekatan yang holistik, integratif, dan berkesinambungan. Upaya ini harus melibatkan
semua pemangku kepentingan: pemerintah sebagai pembuat regulasi dan fasilitator;
lembaga keagamaan sebagai penyedia materi dan pembimbing rohani; masyarakat
sebagai lingkungan pendukung; serta keluarga sebagai pelaksana utama pendidikan
agama dalam kehidupan sehari-hari. Sejumlah rekomendasi strategis disampaikan
sebagai langkah penguatan, antara lain: pelaksanaan program pembinaan pra-nikah dan
pasca-nikah untuk menyiapkan calon orang tua sebagai pendidik utama; penyediaan
sumber daya belajar Islam yang kontekstual dan mudah diakses; pemberdayaan
komunitas melalui forum keluarga dan majelis taklim; penguatan kerja sama antara
sekolah dan keluarga dalam pendidikan karakter Islami; peningkatan kapasitas guru dan
dai untuk mendampingi keluarga secara aktif; serta kampanye kesadaran publik
mengenai pentingnya peran keluarga dalam membentuk akidah dan akhlak anak. Dengan
langkah-langkah tersebut, keluarga diharapkan mampu mengambil kembali peran
strategisnya sebagai madrasah pertama dan utama yang mampu mencetak generasi
Muslim yang tidak hanya religius, tetapi juga adaptif, cerdas, dan berkontribusi positif
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara..

REFERENSI;

Amane, A. P. O, Kertati, I., Hastuti, D., Shodigq, L. ]., & Ridho’i, M. (2023). Metode Penelitian
Kualitatif: Persperktif bidang ilmu Sosial. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Feisal, F., Gani, R. A,, & Halim, A. (2023). Eksistensi Yuridis Asas Kemutlakan HAM dan
Magqasid Syariah pada Sanksi Pidana Mati Bagi Pengedar Narkoba. JLEB: Journal of
Law, Education and Business, 1(2), 302-321.

Page 107



https://doi.org/10.57235/jleb.v1i2.1180

Firdaus, R., Nurbaiti, N., Halim, A., & Mubarak, Z. (2023). Penyelesaian Konflik Pendirian
Rumah Ibadah: Studi Kasus Konflik Gereja Methodist Kota Jambi. Jurnal Ilmiah IImu
Ushuluddin, 22(1), 17-30. https://doi.org/10.18592 /jiiu.v22i1.9416

Ginanjar, M. H. (2017). Urgensi lingkungan pendidikan sebagai mediasi pembentukan
karakter peserta didik. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 2(04), 376-396.

Halim, A. (2020). Konflik pendirian rumah ibadah & kearifan budaya lokal di Jambi.
Manggu Makmur Tanjung Lestari.

Halim, A. (2021). Penanganan Konflik Agama Di Kota Jambi Berbasis Kebijakan Publik.
TAJDID: Jurnal lImu Ushuluddin, 20(2), 456-480.
https://doi.org/10.30631/tjd.v20i2.337

Halim, A. (2022). Analisis Kebijakan Pendidikan Karakter. In Indopress.

Halim, A., Anwar, U. S. K,, & Maisah, M. T. (2019). The Analysis of Character Education
Policy at State of Madrasah Aliyah Jambi Indonesia.”. Saudi Journal of Business and
Management Studies, 4(12), 888-891.

Halim, A., & Fatoni, I. (2024). Transformasi Pendidikan Perempuan Melalui Hukum Islam
Pendekatan Integratif Berbasis Nilai Islami. Al Fattah Ejournal Sma Al Muhammad
Cepu, 5(02),94-105.

Halim, A., & Mubarak, Z. (2020). Pola Konflik Agama Di Wilayah Plural: Studi Kasus
Pendirian Rumah Ibadah Di Kota Jambi. TA/DID: Jurnal I[Imu Ushuluddin, 19(1), 85-
109.

Hartanto, W., & Halim, A. (2024). Stelionaat Crime from a Criminal Law Perspective and
Islamic Criminal Law. [JRAEL: International Journal of Religion Education and Law,
3(1), 13-25. https://doi.org/10.57235/ijrael.v3i1.2022

Kurdi, M. S. (2023). Urgensitas pendidikan Islam bagi identitas budaya (analisis kritis
posisi efektif pendidikan sebagai pilar evolusi nilai, norma, dan kesadaran beragama
bagi generasi muda Muslim). Indonesian Journal of Religion Center, 1(3), 169-189.

Munadlir, A. (2016). Strategi sekolah dalam pendidikan multikultural. Jurnal Pendidikan
Sekolah Dasar Ahmad Dahlan, 2(2), 114-130.

Nasution, H. A. R. (2021). KEBIJAKAN PEMERINTAH PUSAT ATAS PENGHENTIAN
KEGIATAN ORMAS FPI MELALUI SKB 3 MENTERI NOMOR 220-4780 TAHUN 2020.
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hldayatullah Jakarta.

Nasution, N. L., Lubis, D., & Faishal, M. (2024). Agama dan Perubahan Sosial Perspektif
Mukti Ali. Jurnal Manajemen Pendidikan Dan Ilmu Sosial (JMPIS), 5(3).

Rohani, M,, Attar, A., & Alimardi, M. (2021). A study of Hinduism being People of the book
from the perspective of Imamiya. Journal of Government and Civil Society.
https://doi.org/10.22034/JRR.2021.262321.1815.

Ruslan, I., Aqil Irham, M., & . A. H. (2023). The 2024 Presidential Election: Contestation of
Religious Ideology in Electoral Politics. KnE Social Sciences, 2023(2023), 392-406.
https://doi.org/10.18502 /kss.v8i16.14056

Sapina, E., Arfan, A., Halim, A., Mubarak, Z., & Kailani, M. (2022). Mantra Agama: Islamic
Dialectics and Local Beliefs of The Suku Anak Dalam Jambi. Jurnal Studi Agama, 6(2),
68-80. https://doi.org/10.19109/jsa.v6i2.14975

Sarosa, S. (2021). Analisis data penelitian kualitatif. Pt Kanisius.

Page 108



